
 
 

25 

Profanações (ISSNe: 2358-6125)  

Volume 13, p. 25-46, 2026. 

A CONTRIBUIÇÃO DE ROBERTO ESPOSITO NO SEIO DA VERTENTE 

BIOPOLÍTICA ITALIANA 

ROBERTO ESPOSITO'S CONTRIBUTION WITHIN THE ITALIAN 

BIOPOLITICAL MOVEMENT 

Dilson Brito da Rocha1 

RESUMO 

A biopolítica italiana vem ganhando suntuosidade nos últimos anos. Neste terreno, há 

três autores que se destacam, quais sejam, Antonio Negri, Giorgio Agamben e Roberto 

Esposito. Este último autor, sobre o qual dedicamos alguns apontamentos neste 

estudo, se vale de uma vasta gama de autores a fim de levar a cabo suas teses 

concernentes à biopolítica. Tem-se que, diversamente de Giorgio Agamben e Antonio 

Negri, também expoentes da corrente biopolítica italiana nos tempos hodiernos, que 

se restringem ao campo do direito e das humanidades para conceberem seus 

argumentos, Esposito, por seu turno, o extrapola. Ele toma uma categoria peculiar à 

área da medicina, e não em senso estritamente jurídico, a saber, imunidade, conditio 

sine qua non para versar acerca da política ocidental moderna. De toda maneira, para o 

eminente pensador, a política moderna equivale ao paradigma imunitário. Outrossim, 

queremos entender que, o filósofo enfrenta os termos “biopolítica” e “imunidade” se 

valendo de uma perspectiva hermenêutica singular. 

 

Palavras-chave: biopolítica italiana; Esposito; imunidade. 

 

ABSTRACT 

Italian biopolitics has gained prominence in recent years. In this field, three authors 

stand out: Antonio Negri, Giorgio Agamben, and Roberto Esposito. The latter, to 

whom we dedicate some notes in this study, draws on a wide range of authors to 

support his theses concerning biopolitics. Unlike Giorgio Agamben and Antonio 

Negri, also exponents of the Italian biopolitical current in modern times, who restrict 

themselves to the fields of law and the humanities to develop their arguments, 

Esposito, in turn, goes beyond this. He adopts a category peculiar to the field of 

medicine, and not in a strictly legal sense—namely, immunity, a conditio sine qua non—

 
1Doutorando em Psicologia na Universidade Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho”. Docente nas 

Faculdades Integradas de Bauru (FIB), São Paulo. Brasil. E-mail: dilsondarocha@gmail.com. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0001-9736-9039. 



A contribuição de Roberto Esposito no seio da vertente biopolítica italiana 

26 

Profanações (ISSNe: 2358-6125)  

Volume 13, p. 25-46, 2026. 

to discuss modern Western politics. In any case, for this eminent thinker, modern 

politics is equivalent to the immune paradigm. Furthermore, we want to understand 

that the philosopher confronts the terms "biopolitics" and "immunity" using a unique 

hermeneutical perspective. 

 

Key words: Italian biopolitics; Esposito; immunity. 

 

Artigo recebido em: 15/10/2025 

Artigo aprovado em: 02/02/2026 

Artigo publicado em: 02/02/2026 

Doi: https://doi.org/10.24302/prof.v13.6114 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

À guisa de introdução, poder-se-ia aferir que, grosso modo, Roberto Esposito, um 

dos vultosos pensadores da corrente biopolítica2 italiana, e autor de uma obra 

necessária, desenvolve uma sorte de tríade conceitual precípua, a saber: (i) impolítico, 

(ii) imunidade e (iii) impessoal (Nalli, 2012, p. 44). Particularmente, dado a atualidade 

do tema e, a fortiori, a relevância que esse conceito exerce no pensamento do filósofo, 

nos restringiremos neste exame à categoria “imunidade”3, mas não sem fazer alusão 

aos outros. 

Esposito está inserido no seio daquela que podemos denominar de corrente 

biopolítica italiana, sendo que, nesta prestigiosa escola, três pensadores têm relevo 

mundial, quais sejam, Giorgio Agamben, o mais renomado, sendo que seu texto 

 
2Cumpre frisar, desde já, que o termo biopolítica (composto por bìos "βίος", vida e polis "πολις", cidade) 

reaparece com vários significados na história da filosofia e da ciência política. Usado, gratia verbi, numa 

concepção organicista na década de 1920 por Rudolf Kjellén, ou por Georges Bataille no início do 

século XX, tornou-se central no debate filosófico após o uso que o filósofo francês Michel Foucault fez 

dele a partir de meados da década de 1970. Conquanto, o termo “biopolítica” tem uma genealogia, de 

modo que ele é enfrentado de formas diferentes na história (Bazzicalupo, 2009, p. 547). 
3Queremos entender que Esposito enfrenta o termo “imunidade” como uma categoria, já que é – em sua 

obra –, deveras, um conceito geral que expressa uma variedade de relações entre ideias, assim como 

entre fatos. 

https://doi.org/10.24302/prof.v13.6114


Dilson Brito da Rocha 

27 

Profanações (ISSNe: 2358-6125)  

Volume 13, p. 25-46, 2026. 

célebre é Homo Sacer: O poder soberano e a vida nua4, que data de 19955; Antonio Negri, 

que, em parceria com Michael Hardt, publica a obra Império6, datada de 2000, e o 

próprio Roberto Esposito. Este último, ora visitado, é autor, dentre outros, de uma 

trilogia que lhe projeta internacionalmente, isto é, Communitas (1998), Immunitas (2002) 

e Bios (2004)7 (Nalli, 2012, p. 48). Outrossim, estes são os representantes de maior 

envergadura intelectual da biopolítica italiana na atualidade, uma autêntica ontologia 

política. 

Cumpre precisar que, biopolítica é um conceito que, no campo filosófico, é 

introduzido por Michael Foucault, no Estado do Rio de Janeiro, Brasil (Marchetti, 1997, 

p. 52). Depois, o pensador francês o retoma no final do primeiro volume da História da 

Sexualidade,8 precisamente em um texto intitulado A vontade de saber. Dá-se que, não há 

em Foucault um único matiz em torno do conceito “biopolítica” (Castro, 2011, p. 41). 

Isso é imprescindível para situar as teses de Esposito, assim como a própria biopolítica 

italiana hodierna. De todo modo, no núcleo conceitual do vocábulo “biopolítica” há a 

ideia de que se trata do governo da vida biológica da população (Ghignola, 2006, p. 

108). Todavia, governo não necessariamente se identifica com o Estado. 

No que tange à biopolítica, Foucault assegura que: “[...] de maneira 

consequente, isso fará com que o Estado tenha o controle dos corpos biológicos dos 

sujeitos nas sociedades particulares” (Foucault, 2008, p. 59). E ainda: 

 
4Título original: Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita. 
5Convém aludir que, o direito é o campo do saber central para o autor romano. Aliás, sua formação é 

em direito, sendo que, se envereda, enquanto professor e pesquisador, pela jusfilosofia de modo 

profícuo. Inobstante essa área crucial em seu pensamento, ele escreveu extensivamente, abrangendo 

temas que vão da estética à filosofia política, da linguística à história dos conceitos, oferecendo 

interpretações originais de categorias como “forma de vida”, “homo sacer”, “estado de exceção” e 

“biopolítica”. Porquanto, sua obra é estudada no mundo todo. 
6Título original: Impero: il nuovo ordine della globalizzazione. 
7Títulos originais, respectivamente: Communitas: Origine e destino della comunità; Immunitas: Protezione e 

negazione della vita e Bios: Biopolitica e filosofia. 
8Impõe-se salientar que, a obra está dividida em três tomos: 1º - A vontade de saber (1976); 2º - O uso dos 

prazeres e 3º - O cuidado de si (1984). Aquele que seria o quarto tomo, e que se intitularia Os prazeres da 

carne restou inconclusivo. Ocorre que, Foucault solicitou em testamento que seus textos inacabados 

não fossem divulgados. Dessa maneira, o quarto tomo não foi publicado (Marchetti, 1997, p. 61). 



A contribuição de Roberto Esposito no seio da vertente biopolítica italiana 

28 

Profanações (ISSNe: 2358-6125)  

Volume 13, p. 25-46, 2026. 

[Biopolítica] é essa série de fenômenos, que me parece bastante importante, a 

saber, é um conjunto de mecanismos através dos quais aquilo que na espécie 

humana constitui suas características biológicas fundamentais vai poder 

entrar numa política, numa estratégia política, numa estratégia geral do 

poder. Como a sociedade, ou melhor, as sociedades ocidentais modernas, a 

partir do séc. XVIII voltaram a levar em conta o fato biológico fundamental 

de que o ser humano constitui uma espécie humana (Foucault, 2008, p. 56, 

grifo nosso). 

No conducente ao núcleo conceitual, que é o governo da vida biológica da 

população, há diferentes matizes na obra foucaultiana (Castro, 2011, p. 24). Foucault 

assere de quatro, que descrevemos como se segue: (i) Relação entre biopolítica e 

medicina, que toma quando de suas conferências dadas no Rio de Janeiro; (ii) Relação 

entre soberania e governo, que o filósofo toma em grande medida de sua obra A 

vontade de saber; (iii) Relação que pode existir entre biopolítica e guerra, ou, se 

quisermos, entre biopolítica e luta, que Foucault toma de um curso intitulado Em 

defesa da sociedade (1975-1976); O derradeiro matiz que se encontra nos textos de 

Foucault, e que está contido nos cursos dedicados ao neoliberalismo, alcunhado de 

Segurança, território e população (1977-1978) e Nascimento da biopolítica (1978-1979) 

é o da (iv) economia. Neste caso, o anglo através do qual o pensador abarca a 

biopolítica, por óbvio, é o da economia (Ghignola, 2006, p. 122). 

Neste seguimento, não podemos considerar a corrente biopolítica italiana 

prescindindo do núcleo conceitual foucaultiano, ou seja, o conceito de biopolítica como 

o governo da vida biológica da população, e as quatro possibilidades de leitura, como 

reportamos, sob risco de carência de raízes históricas9. Nos permitimos aqui recorrer a 

 
9Nos ocorre salientar que Esposito não perde de vista as raízes foucaultianas. Neste mote, temos que: 

“Esposito desenvolve a sua pesquisa na perspectiva foucaultiana da genealogia da biopolítica. Leva 

em consideração e tenta responder às contradições internas das análises de Foucault que era consciente 

delas e as deixou em aberto, por exemplo, as aporias da presença simultânea da governança do poder 

de morte e da gestão da vida, do governo da soberania e da biopolítica. Essas formas de organização 

do poder político parecem suceder-se uma à outra, mas manifestam-se como simultâneas. Esposito 

tenta explicar genealogicamente esse fenômeno, demonstrando como a política da vida engendra ao 

mesmo tempo dinâmicas tanatológicas ou como a gestão da vida é perpassada pelo recurso político 

da soberania. Para compreender a coerência interna dessas realidades aparentemente opostas, ele 

propõe a imunologia como paradigma social” (Junges, 2012, p. 15-16). 



Dilson Brito da Rocha 

29 

Profanações (ISSNe: 2358-6125)  

Volume 13, p. 25-46, 2026. 

uma formulação que Foucault emprega em relação a outro tema, e anuir que se trata 

de um quadrilátero biopolítico. Na verdade, ele aborda de um quadrilátero 

antropológico, no entanto, podemos, sem receios, cunhar a noção de quadrilátero 

biopolítico (Fassin, 2006, p. 39).  

Ademais, trazer à baila essas considerações preliminares nos possibilita 

metodizar a biopolítica italiana. Neste senso, a relação entre biopolítica e soberania é 

um dos eixos, ou, certamente, o eixo fundamental da leitura agambeniana da 

biopolítica10. A relação entre biopolítica e luta, e biopolítica e economia é um dos temas 

fundamentais da leitura que Toni Negri executa da biopolítica11. Já a relação entre 

biopolítica e medicina é o que define, a rigor, a leitura que Esposito efetua da 

biopolítica foucaultiana, nosso objeto (recorte) neste estudo, trazendo à baila –

sobretudo – a categoria “imunidade”12. 

 

2 TRÊS AUTORES DA CORRENTE BIOPOLÍTICA ITALIANA E A CORREÇÃO 

DE FOUCAULT 

 

Tanto Agamben como Negri e Esposito, em alguma medida, cogitam corrigir 

Foucault, no sentido de apurar alguns problemas que não foram dirimidos na obra do 

 
10A fim de aprofundar tal questão, ver: AGAMBEN, G. Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita. Torino: 

Einaudi, 2002. 
11No intuito de averiguar o enfrentamento de Negri, cf. NEGRI, A; HARDT, M. Impero: il nuovo ordine 

della globalizzazione. Milano: Rizzoli, 2002. 
12Convém asserir, desde logo, que: “Com isso pode-se entender por que a lógica da imunidade tornou 

se o próprio sistema que organiza e explica o funcionamento da sociedade contemporânea, em que 

sentido o direito é o mecanismo central dessa lógica e o porquê da permanente juridicização das 

relações sociais. Historicamente o direito sempre teve uma função imunitária de salvaguarda da 

convivência social exposta a riscos de conflitos destrutivos. O direito está em relação com a vida 

mesma da comunidade. O seu papel imunizador garante a sobrevivência da comunidade sempre 

ameaçada por forças de morte. O direito protege a comunidade dessas forças. Mas, assim como 

acontece no sistema biológico imunizador, operacionaliza essa proteção por um meio indireto e 

desviado, isto é, por um caminho negativo, inoculando aquilo do qual quer defender-se. A imunização 

do direito tem um caráter negativo, pois não pretende resguardar a comunidade de um risco externo, 

mas de algo interno que a constitui. Isso aparece no sentido do termo munus encargos ou deveres 

diante do comum do qual deriva a communitas (Junges, 2012, p. 16-17). 



A contribuição de Roberto Esposito no seio da vertente biopolítica italiana 

30 

Profanações (ISSNe: 2358-6125)  

Volume 13, p. 25-46, 2026. 

douto pensador. A tese clássica de Agamben é de que urge corrigi-lo do ponto de vista 

do conceito de soberania. Dessarte, o jusfilósofo sobrepõe soberania a biopolítica 

(Agamben, 2002, p. 71). 

Negri e Hardt, no que lhe concerne, propõe corrigir Foucault, fazendo-o do 

ponto de vista da luta, fundamentalmente com a noção de produção. (Negri; Hardt, 

2006, p. 148). Com o verbete “produção”, Negri e Hardt terminam desempenhando a 

função que a ideia de soberania tem no pensamento de Agamben. Da mesma forma, 

Esposito propõe a correção de Foucault. O faz lançando mão do conceito de 

“imunidade”, como uma espécie de motu proprio (Nalli, 2012, p. 41). 

De qualquer maneira, há uma corrente biopolítica italiana que remete a um 

núcleo conceitual, e que emergem distintos aspectos e perspectivas que em Foucault 

ficaram abertos. Isso conduziu os intelectuais italianos a debruçarem sobre a temática, 

cada um tomando um eixo fundamental, ou seja, a tríade: soberania (Agamben), luta 

(Negri) e medicina (Esposito) (Fassin, 2006, p. 43). Contanto, queremos enxergar tais 

temáticas como germes foucaultianos levados a termo – de maneira sistemática e 

crítica – pelos três vultosos pensadores italianos da biopolítica. 

 

3 DUAS TESES INTERPRETATIVAS ACERCA DA SUNTUOSIDADE DA 

BIOPOLÍTICA ITALIANA 

 

Poderíamos tratar de dois modos de fazer o enfrentamento do problema supra 

exposto. Tão logo, é mister realçar que eles não são impreterivelmente excludentes. 

Mas, isso depende do modo como se procede com a leitura dos filósofos políticos, 

sobretudo de Esposito. 

O primeiro modo de leitura é admitir a ideia de que a noção de biopolítica 

serviu para revitalizar o pensamento filosófico-político italiano, uma vez que, verbi 

gratia, assim que Agamben reocupa da temática “biopolítica” presente em Foucault, o 



Dilson Brito da Rocha 

31 

Profanações (ISSNe: 2358-6125)  

Volume 13, p. 25-46, 2026. 

pensamento italiano adquire uma vultuosidade não existente dantes, transpassando 

os muros acadêmicos ítalos (Jansen-Bella, 2013, p. 135). 

Sem embargo, outro modo de leitura dos teóricos remetidos é pensar que, a 

mesma categoria de biopolítica foi roborada, in continenti, depois de ser reconsiderada 

na filosofia italiana. Fato é que, é axiomático que, exatamente no cenário do 

pensamento italiano eclodem alternativas de leitura da noção de biopolítica, e se 

completa o quadrilátero biopolítico há pouco acenado. 

Porquanto, a biopolítica começa a ser difundida a partir de uma corrente de 

pensamento que já tinha seus problemas, categorias e tradições. Decorre que, 

doravante, ela adquire uma pujança que, pari passu, conduz os pensadores italianos 

que laboraram sobre ela à congênere notoriedade, haja visto o alcance intelectual de 

seus argumentos e contra-argumentos (Bazzicalupo, 2009, p. 549). 

 

4 DOIS ELEMENTOS CONCEITUAIS DA TRADIÇÃO ITALIANA 

 

Quando asserimos de biopolítica italiana é imprescindível considerar que, dois 

elementos se conjungem com a noção de biopolítica. Por conseguinte, esses elementos 

assinalam essa corrente, tornando-a particular. Consiste que, a corrente italiana não é 

tão somente a retomada de uma categoria do pensamento foucaultiano, mas a 

elaboração de um registro sui generis. 

Estamos referindo do operaísmo e do impolítico. O operaísmo, que pode ser 

retratado como um movimento da filosofia política italiana fundado por Raniero 

Panzieri e Mario Tronti nos anos 1960, é retomado com propriedade por Toni Negri13 

Impolítico, no que lhe diz respeito, é reavisto, em parte, por Giorgio Agamben, 

todavia, sobretudo é investigado por Esposito, com a finalidade de pensar, entre 

outros conceitos políticos, aquele da biopolítica mesma (Jansen-Bella, 2013, p. 136). 

 
13 Cumpre ressaltar que essa corrente de pensamento surge em derredor da revista titulada em italiano 

Quaderni Rossi. 



A contribuição de Roberto Esposito no seio da vertente biopolítica italiana 

32 

Profanações (ISSNe: 2358-6125)  

Volume 13, p. 25-46, 2026. 

Essas duas correntes – operaísmo e impolítico - reformulam a problemática 

foucaultiana da biopolítica. Neste propósito, os dois movimentos são plausíveis. 

Segue-se que, a noção de biopolítica proporciona catalisar elementos que já existiam, 

decorrendo com expressividade nunca vista no interior do pensamento filosófico 

italiano dos últimos tempos. 

Tal-qualmente, essa problemática do pensamento político italiano logra outra 

dimensão à própria categoria de biopolítica, fundamentalmente através desses dois 

conceitos, isto é, da tradição operaísta e do impolítico. Esposito o faz se valendo do 

conceito de impolítico. 

 

5 A CATEGORIA DO IMPOLÍTICO EM ROBERTO ESPOSITO 

 

Discorrer sobre o conceito de impolítico não é uma tarefa simples, uma vez que 

não se trata de uma categoria sobre a qual haja uma única interpretação factível, 

inclusive nos autores italianos aludidos. Malgrado, duas obras de Esposito, que foram 

elaboradas levando em consideração a problemática do impolítico, ou seja, o texto de 

1988 intitulado Categorias do Impolítico14 e Nove pensamentos sobre a política15 de 

1993 são cruciais neste profícuo cenário. 

Em absoluto falar de impolítico é o mesmo que falar de apolítico. Quer dizer, 

não se trata da negação da política, mas, em certo sentido, de sua afirmação (Esposito, 

1988, p. 105). Consiste, por certo, em desconstruir a semântica dos conceitos políticos. 

Assim, o que Esposito faz com os conceitos da política é, exempli gratia, correlato 

àquilo que Martin Heidegger operou em sua fenomenologia hermenêutica, com 

críticas implacáveis endereçadas à tradição metafísica (tradição encurtada), 

ressalvando as particularidades. 

 
14Título original: Categorie dell'impolitico. 
15Título original: Nove pensieri sulla politica. 



Dilson Brito da Rocha 

33 

Profanações (ISSNe: 2358-6125)  

Volume 13, p. 25-46, 2026. 

Os conceitos são: política, democracia, soberania, mito, obra, palavra, mal, 

ocidente etc. Esposito analisa como os sentidos desses termos foram construídos para, 

a posteriori, apontar que eles fecham em si mesmos uma sorte de contradição, e que, 

no cerne desses conceitos há um vazio. 

O modo do impolítico é esta imanência que remete já à transcendência, uma 

transcendência escavada na imanência. Não um espaço ou, todavia menos, 

um valor situado fora do político e a ele indiferente, mas sim o transcender 

interior ao político como categoria afirmativa. O vazio, a ausência que o político 

abre quando põe em jogo (revoga) sua própria dimensão de presença (representação). 

O impolítico consiste em uma saída fora de si mesmo que não se eleve a 

nenhuma transcendência (Esposito, 1988, p. 121, tradução nossa, grifo nosso). 

A contradição cardeal presente nesses conceitos é aquela indigitada no primeiro 

texto de Esposito remontado acima, que se dá com os termos “ordem” e “conflito” 

(Esposito, 1993, p. 43). O argumento é de que, a tradição política ocidental se 

privilegiou da ordem. Dessa maneira, com a categoria do impolítico o filósofo quer 

pensar, a partir dos conceitos reportados, um conflito que não pode reduzir-se à ordem 

e, neste sentido é impolítico. Equivale dizer que, o modo como a tradição política 

pensou a política é impolítico, o que reclama a tarefa de debruçar sobre o que seria 

propriamente político. 

Neste momento há a evocação do controverso jusfilósofo Carl Schmitt, para 

quem a política é a definição da dupla amigo e inimigo, tendo em consideração o 

conflito como a essência do político. Para resolver essa questão Schmitt recorre à 

teologia política, ao passo que Esposito não o faz. Neste certame, Esposito assevera: 

Ambos os termos – unidade e oposição – se voltam absolutos ao externo do 

poder, e ainda invertem o significado conferido a eles pelo princípio bipolar, 

no sentido de que a unidade tende a saturar a diferença metafísica em direção 

a um acabado monismo, enquanto a oposição, transferida ao nível de 

imanência tende, reciprocamente, a transformar a diferenciação na antítese, 

também absoluta, amigo/inimigo (Esposito, 1988, p. 56, tradução nossa). 

Impõe-se sublinhar que, Esposito lança mão de autores de renome para 

proceder com sua elaboração acerca da biopolítica, por exemplo, Simone Adolphine 

Weil, Elias Canetti e Georges Bataille. De toda forma, ao invés de pensar a ordem, o 



A contribuição de Roberto Esposito no seio da vertente biopolítica italiana 

34 

Profanações (ISSNe: 2358-6125)  

Volume 13, p. 25-46, 2026. 

uno e o ideal, o filósofo pensa o conflito, o múltiplo e a realidade conflitiva da política 

concreta. Essa constitui a tarefa do impolítico, que Esposito leva a termo de maneira 

acurada dialogando com esses autores necessários e, ao fazê-lo, demole com 

habilidade intelectual os conceitos clássicos da tradição política ocidental, que 

podemos alcunhar, com um gênero de licença filosófica, de “tradição política 

encurtada”. 

Ademais, com o termo “impolítico” o teórico napolitano se incumbe da 

desconstrução semântica dos conceitos políticos, se atendo à tensão entre ordem e 

conflito, perpetrando a passagem impreterível do uno ao múltiplo, como também do 

ideal ao real. 

 

6 A COMUNIDADE E O MUNUS EM ROBERTO ESPOSITO 

 

Esposito debruça sobre outro termo relevante, a saber, “comunidade”. O faz 

desde sua obra Communitas, que data de 1998. O modus operandi que o autor usa é o 

mesmo do impolítico, ou melhor, se vale da perspectiva do impolítico. 

O filósofo italiano pensa a comunidade fora da dialética entre o comum e o 

próprio. Ele verifica que no debate consuetudinário o comum foi identificado com o 

próprio, porque o comum é entendido como propriedade de todos. Com o intuito de 

fazer o êxodo dessa dialética do comum e do próprio, Esposito sugere uma etimologia 

dissímil do termo em questão. Ocorre que, ele não põe a tônica no “com”, que constitui 

a palavra “com-unidade”, e que remete ao comum, mas em “munus”, que é outro 

componente legítimo do termo communitas. Por consequência, comunidade não se 

referiria ao comum, mas ao fato de ter um determinado munus (Nalli, 2013, p. 93). 

Há uma gama de possibilidades a respeito da semântica do termo munus. Ele se 

aplica tanto ao público quanto ao privado. Logo, é um termo que, em si mesmo, supera 

a dialética entre o comum e o próprio. Além disso, é um termo que significa uma 



Dilson Brito da Rocha 

35 

Profanações (ISSNe: 2358-6125)  

Volume 13, p. 25-46, 2026. 

função, ou seja, cumprir um múnus patenteia desenvolver certo encargo. Ainda, 

significa “dom”, sobre o qual Esposito tem dileção. 

É uma forma de dom obrigatório, um tipo particular de dom, portanto. Nesta 

perspectiva, munus alude a obrigação de dar. Então, a comunidade não se vincula com 

a propriedade de algo comum, mas com a obrigação de dar, e, porquanto, com a ideia 

de sacrifício. Significa que, o sacrifício é o pilar fundante da comunidade, o que 

corresponde à obrigação de dar (Esposito, 1998, p. 59). 

Na obra Commnunitas Esposito examina a figura do munus obrigatório. 

Persegue as formas distintas de declinação desse dom obrigatório (sacrifício). Ele 

processa mediante a noção de culpa em Jean-Jacques Rousseau, de lei em Immanuel 

Kant, de abertura em Martin Heidegger, e ainda, de experiência soberana em Georges 

A. M. V. Bataille. Destarte, a formulação é de que a comunidade se funda com o 

sacrifício, e esse sacrifício relaciona com a obrigação de dar, isto é, com um dom 

obrigatório ou, abreviando, com um munus. 

Ao reputar o conceito “comunidade”, Esposito mostra os elementos que estão 

em conflito no interior da semântica desse termo, ou seja, público (comum) e próprio, 

salientando que, mais do que optar por isso, é imperioso buscar uma saída, sem que 

se reduza nem ao comum nem ao próprio. Para tanto, o pensador napolitano adota o 

termo munus (Nalli, 2013, p. 101). A partir disso, perpetra uma leitura acurada de 

autores fundamentais que consideraram, cada um a seu modo, essa problemática. 

De longe o conceito de impolítico em Esposito se restringe a uma categoria; 

antes, diz respeito a um modo de pensar. Como reportado, primeiramente ele procede 

com uma desconstrução semântica e, depois, projeta esse trabalho de desconstrução 

semântica, lançando mãe da leitura de autores clássicos. Vis-à-vis, Communitas é um 

exemplo tangível dessa operação filosófica. É necessário pretextar que, impolítico não 

define todo o pensamento de Esposito, mas circunscreve suas teses fulcrais sobre a 

biopolítica. Por óbvio, não é o único modo de proceder “impoliticamente”, mas é o 

que, grosso modo, emblema o pensamento de Esposito (Jansen-Bella, 2013, p. 137). 



A contribuição de Roberto Esposito no seio da vertente biopolítica italiana 

36 

Profanações (ISSNe: 2358-6125)  

Volume 13, p. 25-46, 2026. 

Dessarte, há a noção de impolítico e uma aplicação desse procedimento à noção 

de comunidade. E essa noção de comunidade é entendida tendo como fundamento o 

sacrifício, uma obrigação de dar, um dom obrigatório, que pode ser abreviado no 

termo munus. 

 

7 O PARADIGMA DA IMUNIDADE EM ROBERTO ESPOSITO 

 

Queremos entender que, a tese primacial da biopolítica em Esposito é o 

paradigma imunitário. Cumpre-se que, em Esposito há uma abordagem da biopolítica 

fundamentalmente em sua perspectiva médica. Por isso ele se vale do conceito de 

imunidade. Nesta seara, poderíamos arrazoar de uma biopolítica imunitária. O texto 

célebre neste momento é Immunitas, datado de 2002, cujo subtítulo é “proteção e 

negação da vida”. O filósofo problematiza, por exemplo, as práticas jurídicas, como 

vemos no excerto que segue:  

O perigo, do qual o direito se propõe defender a vida em comum, é 

representado pela mesma relação, que a constitui como tal. Essa relação 

quebra os limites da identidade dos indivíduos e os expõe a uma alteração e, 

portanto, a um potencial conflito, com os outros. Ou também, unindo a seus 

membros num vínculo de necessária reciprocidade, tende a confundir os 

limites do que é próprio de cada um deles com o que é de todos e, portanto, 

de ninguém (Esposito, 2012, p. 36, tradução nossa). 

Nos ocorre frisar, antes de tudo, que este é o tema dos tempos hodiernos. Ou 

seja, a relação entre a comunidade política e a imunidade biológica (o problema da 

imunidade), que Esposito alcunha de “paradigma imunitário”. Imune é quem subtrai 

de uma subtração, porque, se o munus é uma forma de subtração, de uma obrigação 

de dar, quem está imune, em um primeiro sentido, é aquele que está desobrigado de 

dar. Isso é, laconicamente, o registro jurídico do termo. Significa ter imunidade 

(desoneração) a respeito de determinadas obrigações. Neste sentido, o filósofo salienta 

que: 

O elemento de novidade que eu mesmo propus ao debate, no que me parece 

ser a primeira elaboração sistemática do paradigma imunitário, atém-se por 



Dilson Brito da Rocha 

37 

Profanações (ISSNe: 2358-6125)  

Volume 13, p. 25-46, 2026. 

um lado à simetria contrastante com o conceito de comunidade, esse mesmo 

relido à luz de seu significado originário, e por outro lado à sua específica 

caracterização moderna. As duas questões se mostram logo estreitamente 

entrelaçadas. Reconduzida à sua própria raiz etimológica, a immunitas se 

revela a forma negativa, ou privativa, da communitas: se a communitas é aquela 

relação que, vinculando seus membros a um empenho de doação recíproca, 

põe em perigo a identidade individual, a immunitas é a condição de dispensa 

de tal obrigação e então de defesa nos confrontos com seus efeitos 

expropriativos (Esposito, 2004, p. 47, tradução nossa). 

Inobstante, não é exatamente isso que importa a Esposito. O que lhe interessa é 

o registro médico da noção de imunidade. Patentemente, ele se ocupa também da 

soberania, o objeto fulcral de Agamben, como reportado há pouco, todavia, o que 

define sua análise conceitual é a perspectiva médica. Assim, não privilegia o 

entendimento jurídico da imunidade, mas a acepção médica. Por isso, em seu texto 

ocupa-se da história médica da imunidade (Esposito, 2002, p. 36). 

A partir do registro médico da imunidade, Esposito profere do contagiar-se com 

doses não letais por uma enfermidade. Equivale, no mote biopolítico, a relação de 

proteção e negação da vida. Decorre que, a noção de imunidade funciona 

impoliticamente, porque não se trata de optar pelos termos absolutamente excludentes 

de saúde e enfermidade. Pois há a necessidade de doses não letais de enfermidades 

para poder viver, para ficar saudável. Se trata de pensar em termos não excludentes o 

que o pensamento oficialmente político (tradição política moderna ocidental) pensa 

em termos alternativos. Sobre a imunidade, tem-se que: 

O problema central não é mais a capacidade do organismo de distinguir os 

componentes próprios daqueles estranhos, mas sim aquele da autorregulação 

interna do sistema imunitário. Se as células anticorpos se comunicam também 

na ausência de antígenos, isto é, de estímulos externos, isto significa que o 

sistema imunitário assume as características de uma rede de reconhecimentos 

internos absolutamente autossuficiente. É o êxito final da guerra imunitária 

lançada desde os inícios da modernidade contra os riscos de “infecção” 

comunitária: dizer que não há mais um externo do qual se defender – que o 

outro só existe como projeção de si – equivale a reconhecer que o sistema 

imunitário não tem limites nem de tempo nem de espaço. Existe desde sempre 

e em todos os lugares. Coincide com nossa identidade. Nós somos 

identificados a nós mesmos – definitivamente subtraídos à alteração 

comunitária (Esposito, 2008, p. 110, tradução nossa). 



A contribuição de Roberto Esposito no seio da vertente biopolítica italiana 

38 

Profanações (ISSNe: 2358-6125)  

Volume 13, p. 25-46, 2026. 

O filósofo elucida como a modernidade construiu o paradigma imunitário. O 

faz por meio de cinco figuras, quais sejam: (i) apropriação, (ii) katechon, (iii) 

compensação, (iv) biopolítica e (v) implante. O modo de operação é o mesmo 

empregado em Communitas, ou seja, sonda um conceito, analisa sua semântica, 

acautela-se para não cair em termos alternativos, e faz uma leitura peculiar de 

vocábulos de autores, a partir de análises semântico-filosóficas consentâneas. Refere-

se a uma semântica desconstrutiva de um termo, o que ele fez outrora com o conceito 

de “imunidade”. 

No tocante a apropriação (1ª figura), os autores de referência são Simone Weil, 

Walter Benjamin e René Girard. Sobretudo, Esposito toma a análise que a filósofa 

francesa Simone Weil implementa sobre o direito. Assevera o pensador italiano que, o 

direito funciona em termos imunitários. Entretanto, como aludimos, ele privilegia o 

sentido médico de imunidade, porque o direito existe para proteger a comunidade de 

si mesma, a fim de que, dentro do impulso comunitário não se confunda os limites 

entre o próprio e o comum. Direito, na análise de Esposito, é um mecanismo imunitário 

da própria comunidade. Portanto, isso ele o faz considerando Simone Weil. 

Esposito também retoma a noção de força em Walter Benjamim, buscando na 

força um dispositivo finalmente imunitário. A força escapa à oposição entre natureza 

e história, entre vida e direito, que é a noção presente em Benjamin, o renomado teórico 

judeu alemão. 

O filósofo ainda remete a René Girard, para mostrar de que maneira o direito é 

um dispositivo imunitário. Ocorre que, para Girard, tendo presente que o fundamento 

da comunidade é o sacrifício, o direito não é nada mais do que uma reelaboração não 

violenta dos mecanismos sacrificiais dentro da própria sociedade. Ou seja, uma 

comunidade juridicamente organizada, nos termos de Girard, é uma comunidade da 

violência “adiada”. Assim, na esteira de Girard, sustenta Esposito que a imunidade 

não é um instrumento simplesmente, mas a forma mesma da civilização ocidental 

operar (Esposito, 2008, p. 136). 



Dilson Brito da Rocha 

39 

Profanações (ISSNe: 2358-6125)  

Volume 13, p. 25-46, 2026. 

Por consequência, Esposito define, em termos imunitários, a modernidade. Para 

ele, a modernidade é fundamentalmente um pensamento imunitário. Isto é, René 

Descartes é uma figura imunitária, assim como Thomas Hobbes, para citarmos dois 

pensadores apenas. De toda maneira, para Esposito a política moderna responde a um 

mecanismo imunitário. 

A noção katechon (τὸ κατέχον) (2ª figura), que é um termo grego, remete à 

teologia paulina. No caso em análise, o conceito aparece como lei/instituições. Esposito 

se demora na acepção de freio. Com isso, visita a polêmica do pensamento político do 

século XX, tratando-o em relação com a tese agambeniana em termos críticos, a saber, 

a distinção entre o sagrado e o santo. O sagrado (sacer) aponta para o biológico, ou 

melhor, para a vida e para a morte, ao passo que o santo (sanctus) indigita o jurídico. 

Em vista disso, para Esposito o dispositivo imunitário faculta que o jurídico e o 

biológico se entrelacem. Isto posto, respondendo a uma indagação foucaultiana e 

agambeniana, o que vincula o poder com a vida é a imunidade, quer dizer, o 

dispositivo imunitário, sela Esposito (Esposito, 2008, p. 145). 

Se trata, decerto, da necessidade de relacionar, ao mesmo tempo, proteção e 

negação da vida. Isso é o que aponta a noção de imunidade e o objetivo próprio do 

dispositivo imunitário. Logo, temos as conjugações da imunidade. 

No caso da compensação (3ª figura), Esposito demonstra como a antropologia 

contemporânea foi construída acatando o paradigma imunitário. O teórico que mais 

interessa a Esposito neste ínterim é o antropólogo alemão Arnold Karl Franz Gehlen, 

um dos pioneiros da moderna antropologia filosófica. Sem grandes pormenores, a 

antropologia de Gehlen explana que, o processo de humanização é um processo de 

imunização. O humano é o resultado do produto que se quer quando se imuniza a 

natureza de suas próprias deficiências. Gehlen, ao abordar dos mecanismos 

imunitários do homem, erige sua antropologia. E isso é a compensação, que quer 

aludir como o homem compensa suas deficiências em termos imunitários. 



A contribuição de Roberto Esposito no seio da vertente biopolítica italiana 

40 

Profanações (ISSNe: 2358-6125)  

Volume 13, p. 25-46, 2026. 

Sobre o termo biopolítica (4ª figura), temos que, por óbvio, Esposito ler a 

biopolítica foucaultiana em termos imunitários. De acordo com o filósofo napolitano, 

Foucault não resolveu a relação entre a biopolítica afirmativa e negativa. Em Foucault 

a biopolítica é originalmente uma afirmação da vida. Para o sagaz filósofo francês a 

biopolítica surge no final do século XVIII, curiosamente quando, na Europa, as 

pandemias se convertem em epidemias, e assim, o governo (Estado) tem instrumentos 

para se encarregar da vida biológica da população. Porém, no final do curso da 

biopolítica encontramos os campos de concentração, que, no que lhes diz respeito, é 

uma política negativa da vida. 

A antiga função de matar foi retomada pelo Estado, mas com o requintamento 

dos mecanismos biopolíticos. Esses dois elementos - política afirmativa e política 

negativa - não estão claros em Foucault, quer dizer, não se dilucida como se dá a 

passagem de um elemento a outro. Essa é a tese de Esposito, sendo que, o que lhe 

permite dirimir esse problema é o dispositivo imunitário. Segue-se que, com a noção 

de imunidade, proteção e negação da vida não se excluem. Outrossim, não se pode 

proteger a vida sem, de algum modo, negá-la. Logo, são doses da própria enfermidade 

(Nalli, 2012, p. 49). 

A imunidade corresponde a doses não letais, porém, em algum momento, com 

essas doses, a epidemias se tornam novamente pandemias em sentidos distintos. O 

que é proteção da vida termina sendo negação da vida, e o que é negação da vida acaba 

sendo proteção da vida. 

Ora, a vantagem hermenêutica do modelo imunitário está precisamente na 

circunstância que estas duas modalidades, estes dois efeitos de sentido – 

positivo e negativo, conservador e destrutivo – encontram finalmente uma 

articulação interna, uma conexão semântica, que o dispõe em uma relação 

causal, ainda que seja de tipo negativo. Isto significa que a negação não é a 

forma da sujeição violenta que de fora o poder impõe à vida, mas o modo 

intrinsecamente antinômico em que a vida se conserva através do poder. Deste 

ponto de vista, pode-se muito bem dizer que a imunização é uma proteção negativa da 

vida (Esposito, 2004, p. 42, tradução nossa, grifo nosso). 



Dilson Brito da Rocha 

41 

Profanações (ISSNe: 2358-6125)  

Volume 13, p. 25-46, 2026. 

Quando ao implante (5ª figura), deve-se inteirar, antes de tudo que, para 

Esposito a modernidade é um dispositivo imunitário que possibilitou tanto uma 

biopolítica afirmativa, tal qual uma biopolítica negativa. Sobre essa relação foi 

elaborado o escrito datado de 2004, intitulado Bios, tendo como subtítulo “filosofia e 

biopolítica”16. Destarte, nesta obra o filósofo especula a relação entre biopolítica 

afirmativa e negativa. Ademais, ele se empenha em confrontar o modo como a filosofia 

pensou e pode pensar, em relação com o paradigma imunitário, os totalitarismos do 

século XX. 

Em síntese, Bios conclui a trilogia - Immunitas, Communitas e Bios - de autoria de 

Esposito. Em outros termos, a terceira obra perfaz esse ciclo de pensamento do filósofo, 

levando às últimas consequências a tese hermenêutica do paradigma imunitário em 

relação com a noção de biopolítica. 

 

8 O IMPESSOAL EM ROBERTO ESPOSITO 

 

Esposito efetua uma espécie de demolição dos conceitos políticos singulares, a 

fim de sustentar suas teses biopolíticas. Neste certame, podemos aferir, por último, do 

termo “impessoal”17, como um exemplo de tal fato, entre tantos outros. Então, com 

vistas à ilustração, o livro de Esposito, datado de 2007, que se intitula Terceira Pessoa18, 

e que tem como subtítulo “política da vida e filosofia do impessoal”, é a desconstrução 

de outros conceitos do pensamento político ocidental (tradicional), que podemos 

sintetizar na noção de pessoa. O filósofo discorre sobre a necessidade de pensar a vida 

humana prescindindo da categoria de pessoa. 

 
16Título original: Bios. Biopolitica e filosofia. 
17Cumpre asserir que, Esposito versa sobre os conceitos de “pessoa” e “impessoalidade” nas seguintes 

obras, em seus títulos originais: Terza persona, Politica della vita e filosofia dell’impersonale; Due. La 

macchina della teologia politica e il posto del pensiero e Le persone e le cose. Partindo de uma crítica ao 

conceito jurídico romano e teológico cristão de pessoa, entendida como um dispositivo que separa a 

vida humana de si mesma, o impessoal é compreendido como a forma de uma possível reunificação 

entre a vida biológica e a vida intelectual, o corpo e a pessoa. 
18Título original: Terza persona. Politica della vita e filosofia dell'impersonale. 



A contribuição de Roberto Esposito no seio da vertente biopolítica italiana 

42 

Profanações (ISSNe: 2358-6125)  

Volume 13, p. 25-46, 2026. 

Se a categoria de pessoa é o leito no qual correu um ininterrupto poder de 

separação e subordinação entre os seres humanos, a única possibilidade de 

subtrair-se a essa coação, consiste em convertê-la por uma inversão na 

modalidade do impessoal. O sagrado, longe de ser a pessoa, é aquilo que no 

ser humano é impessoal. Todo impessoal no ser humano é sagrado e tão 

somente ele (Esposito, 2007, p. 142).  

Esposito trata da questão sobre como pensar a vida sem remetê-la ou, se 

quisermos, enclausurá-la nos pronomes pessoas de primeira e segunda pessoa, senão 

impessoalmente. Fomenta a relevância de pensar, em relação com a vida impessoal, 

uma biopolítica afirmativa (Junges, 2012, p. 21). 

Como asserido, Immunitas, Communitas e Bios constituem uma trilogia cujo eixo 

é a noção de imunidade, isto é, de paradigma imunitário. Esse paradigma imunitário 

transcende o âmbito da filosofia política para fazer uma leitura da modernidade 

mesma. A modernidade é fundamentalmente imunitária, e, por conseguinte, ser 

moderno é filiar-se com os mecanismos da imunidade.  

A partir da imunidade, Esposito nos oferece uma leitura da biopolítica 

afirmativa e negativa foucaultiana, desde o registro médico da imunidade. Essa é sua 

interpretação de Foucault, distinta, portanto, daquela que engendra Agamben, quando 

sugere corrigir Foucault, fazendo-o por meio da noção de soberania (Junges, 2012, p. 

15). Também é dissímil da que propõe Toni Negri, que o faz se valendo da noção de 

produção, bem como de luta. 

Outrossim, o procedimento impolítico de Esposito, que opera com a 

desconstrução semântica dos conceitos, o enseja encontrar, em seus opostos, um 

problema que não pode ser reduzido apenas nas alternativas, como aquela de próprio 

e comum, conforme remontamos. Para tanto, é indispensável a leitura de autores e 

temas clássicos do pensamento moderno, e, especificamente do pensamento político 

moderno. Como quer que seja, esse é o modus operandi do filósofo ora examinado, e, 

como queremos enxergar, a assinatura da própria corrente biopolítica italiana, 

guardadas as devidas proporções, o que justifica sua pujança inédita. 

 



Dilson Brito da Rocha 

43 

Profanações (ISSNe: 2358-6125)  

Volume 13, p. 25-46, 2026. 

9 CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

Dato o exposto, podemos inferir que, a biopolítica italiana, particularmente o 

pensamento de Roberto Esposito, destaca-se pela sua abordagem inovadora e 

profunda ao conceito de biopolítica. Esposito, em especial, introduziu a categoria de 

imunidade, que representa uma grande inovação no pensamento político 

contemporâneo. Sua obra Immunitas é um exemplo significativo de como a biopolítica 

italiana se distinguiu por sua abordagem única e profunda ao conceito de biopolítica. 

A biopolítica italiana é um campo de estudo que combina filosofia, medicina e política, 

oferecendo uma visão abrangente do controle e da gestão da vida humana. Esposito, 

juntamente com outros pensadores italianos, ajudou a desenvolver uma interpretação 

da biopolítica que vai além do contexto tradicional e se aplica a fenômenos 

populacionais globais. 

A biopolítica italiana é um tema de grande interesse e atualidade, com 

aplicações que se estendem além das fronteiras nacionais e se entrelaçam com questões 

de secularização e comunidade. A disciplina continua a evoluir e a influenciar 

significativamente o pensamento político e social. Roberto Esposito, no que lhe 

concerne, parte do reconhecimento do esgotamento do léxico político tradicional e da 

consciência da necessidade de uma formulação diferente. Partindo dessa premissa, sua 

pesquisa se concentra em reviver e reelaborar essa tradição em novos contextos, 

começando com uma reinterpretação das categorias filosóficas clássicas. Para tanto, 

seu trabalho permite a interação entre diferentes campos do conhecimento e 

linguagens, da filosofia à literatura, da arte à poesia, da antropologia à teologia. 

Communitas, como reportamos, é uma tentativa conceitual de redefinir a ideia 

de comunidade, deixando de lado qualquer referência a comunitarismos passados e 

presentes, privilegiando, em vez disso, autores — de Rousseau a Kant, de Heidegger 

a Bataille — cuja concepção de comunidade como uma lei comum de "estar junto" 

prevalece, mas também a trágica consciência de sua inatingibilidade política. O que 



A contribuição de Roberto Esposito no seio da vertente biopolítica italiana 

44 

Profanações (ISSNe: 2358-6125)  

Volume 13, p. 25-46, 2026. 

une os sujeitos da communitas não é um interesse ou identidade compartilhados, mas 

sim a necessidade de doação mútua — um munus ao qual o termo "comunidade" 

também se refere etimologicamente. 

Immunitas, como exposto, é a condição, seja legal ou médico-biológica, de 

isenção do dever do munus e, portanto, de proteção preventiva contra conflitos dentro 

do "corpo social". Este livro dá continuidade à exploração teórica iniciada em 

Communitas e coloca a categoria de imunidade no centro dessa reflexão sobre as 

estratégias contraditórias de defesa da sociedade contra os riscos reais e imaginários 

que a ameaçam. Nesse sentido, a imunização é simultaneamente uma proteção e uma 

negação da vida, sempre correndo o risco de se tornar uma espécie de doença 

autoimune do corpo social. No livro mais recente, titulado Imunidade Comum: 

Biopolítica na Era da Pandemia, imunidade e comunidade experimentam uma nova 

articulação, determinada pela necessidade de imunizar toda a comunidade humana. 

Bios é uma releitura, a partir da obra de Michel Foucault, da história do 

pensamento biopolítico à luz do conceito de imunidade. Uma vez que a imunitas é 

uma "proteção negativa da vida", a biopolítica que incorpora seus procedimentos está 

sempre em risco de se transformar em tanatopolítica, da qual o nazismo foi a mais 

terrível manifestação histórica. Isso não significa que uma noção afirmativa de 

biopolítica, ainda que problemática, não possa emergir, na qual os corpos vivos se 

tornem não apenas objetos, mas também sujeitos da ação política. 

Enfim, queremos entender que, o pensamento de Roberto Esposito vem 

ganhando suntuosidade mundial, de maneira que, não somente Antonio Negri e 

Giorgio Agamben podem ser vistos como expoentes da biopolítica italiana. Esposito, 

principalmente devido à categoria “imunidade”, sua tese crucial, lhe projeta além dos 

muros acadêmicos italianos.  

 

 

 



Dilson Brito da Rocha 

45 

Profanações (ISSNe: 2358-6125)  

Volume 13, p. 25-46, 2026. 

REFERÊNCIAS 

 

AGAMBEN, G. Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita. Torino: Einaudi, 2002. 

BAZZICALUPO, L. Biopolitica: la rischiosa ambivalenza del potere produttivo. 

Contemporanea, v. 12, n. 3, p. 547-554, 2009. 

CASTRO, E. Diccionario Foucault. Temas, conceptos, autores. Buenos Aires: Siglo 

XXI Editores, 2011. 

ESPOSITO, R. Bios. Biopolitica e filosofia. Torino: Einaudi, 2004. 

ESPOSITO, R. Categorie dell'impolitico. Bologna: Il Mulino, 1988. 

ESPOSITO, R. Communitas. Origine e destino della comunità. Torino: Einaudi, 1998. 

ESPOSITO, R. Immunitas. Protezione e negazione della vita. Torino: Einaudi, 2002. 

ESPOSITO, R. Nove pensieri sulla politica. Bologna: Il Mulino, 1993. 

ESPOSITO, R. Termini della política: communità, immunità, biopolitica. Milano: 

Mimesis, 2008. 

ESPOSITO, R. Terza persona. Politica della vita e filosofia dell'impersonale. Torino, 

Einaudi, 2007. 

FASSIN, D. La biopolitique n’est pas une politique de la vie. Sociologie et sociétés, v. 

38, n. 2, p. 35-48, 2006. 

FOUCAULT, M. Nascimento da Biopolítica: curso dado no Collège de France (1978-

1979). Tradução de Eduardo Brandão. São Paulo: Martins Fontes, 2008. 

GHIGNOLA, S. Governare la vita: un seminario sui corsi di Michel Foucault al 

Collège de France (1977-1979). Verona: Ombre corte, 2006. 

JANSEN-BELLA, L. Biopolitica: Il caso Italiano come norma o eccezione? Rivista 

europea incontri. Anno 28, 2013 / Fascicolo 1. 

JUNGES, J. R. As aporias da categoria de “pessoa” e o uso do impessoal nas análises 

de Roberto Esposito. Revista Opinião Filosófica, Porto Alegre, v. 3; n. 1, 2012. 

MARCHETTI, V. La naissance de la biopolitique. In: FRANCHE, D. et al. Au risque 

de Foucault. Paris: Éditions du Centre Pompidou, 1997. 



A contribuição de Roberto Esposito no seio da vertente biopolítica italiana 

46 

Profanações (ISSNe: 2358-6125)  

Volume 13, p. 25-46, 2026. 

NALLI, M. “A Abordagem Imunitária de Roberto Esposito: biopolítica e 

medicalização”. INTERthesis, v. 9, p. 39-50, 2012,  

NALLI, M. “Communitas/immunitas: a releitura de Roberto Esposito da biopolítica”. 

Revista de Filosofia Aurora, v. 25, p. 79-105, 2013. 

NEGRI, A, HARDT, M. Impero: il nuovo ordine della globalizzazione. Milano: 

Rizzoli, 2002. 


